
 2025ديسمبر  38العدد  (10المجلد ) مجلة العلوم الشاملة 
 3014-6266: د ردم

 Comprehensive Journal of Science 
Volume (10), Issue (38), ( Dec, 2025) 
ISSN: 3014-6266 

 

2847 

 مجاهدة النفس عند الصوفية  
 مريم علي امحمد التريكي 

 قسم الفلسفة ـ كلية الآداب الجميل / جامعة صبراتة

Maryam.atraki@sabu.edu.ly 

 ـــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 2025/ 22/12تاريخ للنشر:  -19/12/2025تاريخ القبول:  -12/12/2025تاريخ المراجعة: - 8/12/2025تاريخ الاستلام:

 ـــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
 ملخص :

مجاهدة السالك لنفسه هي بداية الطريق الصوفي وأساس بنيانه ، إذ أن وصوله بالسلوك إلى الغاية والنهاية لا يتسنى   تُعد    
 له وهو مُثقل ببقية من أثار النفس ، فلا بد من إسقاط تلك الآثار ، وتوديع نفسه بالكلية حتى يكون بلا نفس .

 لاة فمن لا وضوء له لا صلاة له . داية ، فهي بمثابة الوضوء للصفالمجاهدة هي أول البداية والسبيل إلى اله      
المجاهَدة هي الجانب العملي في الحياة الصوفية، أو هي الجانب الديني والأخلاقي فيها، والتصوف في جوهره نظام      

ميم؛ لأنه موجهٌ ضد النفس ديني أخلاقي يأخذ به السالك نفسه في صراحة وعزم وتصميم، ولا يقوى عليه إلا أولو العزم والتص
ورغباتها والعالم ومباهجه. هو نظام محوره التضحية بالذات، وإيثار كل ما لله على كل ما للنفس، ومن هنا كان النظام  
الأخلاقي الصوفي نظامًا فريدًا في بابه، مختلفًا عن غيره من النظم الأخلاقية الأخرى؛ لأنه قائم على معاملة الله وحده، تلك  

 .املة التي يوحي بها مبدأ التضحيةالمع
والمعنى الذي يحرص الصوفية على إبرازه هو أنه ليس للعبد أن يعتقد أنه يكتسب بمجاهدته النجاة والهداية، أو ينظر       

ينظر إلى واهب إلى أفعال الطاعة باعتبارها أمورًا توجب على الله الإثابة عليها كما ذهب إليه المعتزلة، بل الواجب عليه أن  
الهداية المتفضل بها، وهو الله، وموقف الإنسان من ربه في هذا الصدد أشبه بموقف المملوك من سيده، فإن المملوك إذا  
أمره سيده بأمر أطاعه فكافأه سيده، لا يقال إن المكافأة جزاءٌ اكتسبه المملوك بطاعته، فإنه مكلفٌ بالطاعة على أية حال  

افئه، بل يقال إن المكافأة هبةٌ وهبها السيد تفضلًا منها، وإن بدت في ظاهرها جزاءٌ على الطاعة لاقترانها كافأه سديه أم لم يك
 .بها

Abstract: 

The spiritual striving (mujāhadah) of the seeker against the self is considered the beginning of 

the Sufi path and the foundation of its entire structure. A seeker cannot reach the goal and 

ultimate realization of the spiritual path while still burdened with the remnants and traces of 

the ego; therefore, these traces must be cast off, and the self must be abandoned entirely so that 

the seeker may become free from the domination of the ego. 

Thus, mujāhadah represents the very first step and the path toward guidance. It is comparable 

to ritual purification before prayer: just as there is no prayer without purification, there is no 

spiritual journey without mujāhadah. 

Mujāhadah constitutes the practical dimension of Sufi life — or, in other words, its religious 

and ethical dimension. Sufism in its essence is a religious–moral system through which the 

seeker disciplines himself with sincerity, determination, and resolve. Only those endowed with 

strong will and firm determination are capable of following it, because it is directed against the 



38

2848 

 

ego and its desires, as well as against attachment to the world and its pleasures. It is a system 

whose core is self-sacrifice and the preference of all that belongs to God over all that belongs 

to the self. For this reason, the Sufi ethical system is unique in its kind and distinct from other 

ethical systems, because it is founded upon exclusive devotion to God — a devotion inspired 

by the principle of sacrifice. 

The meaning that the Sufis are keen to emphasize is that the servant should not imagine that 

through mujāhadah he “earns” salvation or guidance, nor should he regard acts of obedience 

as deeds that obligate God to reward him, as was claimed by the Muʿtazilites. Rather, he must 

look to the Giver of guidance, who bestows it out of pure grace — namely, God. In this respect, 

the human being’s position before his Lord resembles that of a servant before his master: if the 

master commands the servant and the servant obeys, and the master then rewards him, it is not 

said that the servant has earned the reward by his obedience, for he is obliged to obey whether 

he is rewarded or not. Rather, the reward is a gift granted by the master out of generosity, even 

if it appears outwardly as a recompense associated with obedience. 

 مقدمة  
في رحاب التصوف، تبرز 'مجاهدة النفس' كحجر زاوية وأساس متين لتربية الروح وتزكية القلب، فهي ليست مجرد مفهوم     

عملية عميقة لبذل الجهد في حمل النفس على مخالفة أهوائها ورغباتها المذمومة، وإلزامها تطبيق أوامر نظري، بل هي مسيرة  
الله ونواهيه. إنها الطريق الذي يسلكه المريد لترقية ذاته من أسفل سافلين إلى أعلى عليين، محوّلًا إياها من 'الأمارة بالسوء' 

في هذا السياق، يمثل التصوف التطبيق العملي  ، و   ا القرآن الكريم والسنة النبويةصفهإلى 'النفس اللوامة' ثم 'المطمئنة'، كما و 
لتعاليم الدين، وغاية السالكين هي الوصول إلى مقام الإحسان وتطهير النفس، وتحقيق العبودية لله، مما يفتح أبواب الهداية  

هذا البحث يسبر    (69سورة العنكبوت )  ﴾  سُبُلَنَا  لَنَهْدِيَنَّهُمْ   فِينَا  دُواجَاهَ   وَالَّذِينَ   ﴿ والنور الإلهي، كما وعد الله تعالى في قوله:  
، وأهميتها في تحقيق المقاصد الروحية للإنسان، وصولًا  مراتبهاأغوار مفهوم مجاهدة النفس عند الصوفية، مبيناً تعريفها، و 

 .  إلى تحقيق مرضاة الله
 إشكالية البحث 

 الإنسان سعيدًا رغم التقدم الحضاري وزيادة متطلبات الحياة؟لماذا لا يكون   •
 ؟ابتعاد الإنسان عن الدين والأخلاق في الأسباب المحتملةما هي  •
 تساهم في استقامتها؟ حاجة الإنسان إلى مجاهدة النفس وتهذيبها وتطهيرها  هل •

 موضوع البحث أسباب اختيار 
باعتناء الدين الإسلامي والفلاسفة والصوفية بالنفس الإنسانية وتهذيبها، وحاجة الأمة  تعلق  تبحث  الأسباب اختيار موضوع    إن

حاجة  إلى جانب  إصلاح النفس يؤدي إلى إصلاح الجسد والمعاملات والمعاد    ، كما أن    الماسة لذلك في العصر الحالي
 .الإنسان الماسة في هذا العصر للتعرف على كيفية مجاهدة النفس وتهذيبها

 اف البحثأهد
 .ز على مجاهدة النفس وتهذيبها عند الفلاسفة والصوفية واتباع نهجهميركالت •
 .تأكيد على أن تهذيب النفس موضوع هام من متطلبات الحياة اليوميةال •
 .يهدف إلى إصلاح الأخلاق الذميمة لتحقيق السعادة •
 .الفلسفية والصوفيةعرض القضايا المتصلة بموضوع البحث بالاعتماد على الشخصيات  •
  .إخراج المادة العلمية في مبحث يتسم بالتركيز على الأفكار المحددة والبعد عن المبالغة أو التهوين •

  .منهجية بحث تتطلب استقراء تراث الفلاسفة والصوفية، مع التركيز على استخدام المنهج التحليلي الوصفي المقارن  أما
 



38

2849 

 

 هيكلية البحث : 
 أولا : طبيعة النفس 
 ثانيا :مراتب النفس  

 ثالثا : أهمية المجاهدة 
 رابعا : شروط المجاهدة

 خامسا : مراتب المجاهدة 
 أولا : طبيعة النفس 

للصوفية مفهوم خاص للنفس الإنسانية ــ لا يستند إلى المعاني اللغوية والفلسفية المتعددة للكلمة ــ وإنما يُستمد من الأصول      
  مَا   يُغَيِّرُواْ   حَتَّى  بِقَوْم    مَا  يُغَيِّرُ   لاَ   اّللَ   إِنَّ     بقوله تعالى  الكريم  الشرعية ــ القرآن والسنة ــ فقد استشهد الصوفية من القرآن  

وءِ  لَأمَّارَة   النَّفْسَ  إِنَّ  نَفْسِي أُبَرِّئُ  وَمَا الى ــوقوله تع  (1) بِأَنْفُسِهِمْ    .(2) بِالسُّ
  (3 ) نَّفْسِكَ   فَمِن سَيِّئَة   مِن  أَصَابَكَ  وَمَا   ــ 
لَتْ  وَكَذَلِكَ  ــ     (4)  نَفْسِي لِي سَوَّ
  (5)  أَنفُسَكُمْ  فَاقْتُلُواْ  بَارِئِكُمْ  إِلَى فَتُوبُواْ   ـ
 :  ومن الأحاديث النبوية استند الصوفية إلى أقواله  

 . (6)ــ " المؤمن بين خمس شدائد : مؤمن يحسده ، ومنافق يبغضه ، وكافر يقاتله ، وشيطان يضله ، ونفس تنازعه "
 . أن النفس عدو منازع يجب عليك مجاهدتها  فبيَّن الرسول 

 .  (7)"ــ " مرحبًا بكم قدمتم من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر ، قيل يا رسول الله وما الجهاد الأكبر ؟ قال : جهاد النفس
 . (8)ــ  " المجاهد من جاهد نفسه  في طاعة الله عز وجل "

 . (9) ذ بالله من شرور أنفسنا "ــ " أعدى عدوك نفسك التي بين جنبيك ... نعو 
واستخلص الصوفية من هذا السند الإسلامي أن النفس أنما يُراد بها الطبيعة السيئة للنفس الأمارة التي طُبعت على الغفلة  

الطريق على العبد في  والشك والشرك والرغبة والرهبة والشهوة والغضب ، فهي مصدر كل الآفات وسبب الغفلة التي تقطع  
 .(10)حق .. فهي تركن إلى الشهوات وتفرح بالمطالب والراحات طلب ال

ومن ثم فواجب على المُريد السالك معرفة جبلات النفس وصفاتها المذمومة حتى يتمكن من التخلي عنها .. وقد ذكر أبو  
 :  (11)طالب المكي للنفس جبلات أربع هي

 (12 ) تُرَاب   مِّن خَلَقَكُم أَنْ  آيَاتِهِ  وَمِنْ    الضعف )وهو مقتضى فطرة التراب( لقوله تعالى-1

 الَّذِي  اللَُّ   الى ــوقوله تع  (13)ضَعِيفا  الِإنسَانُ   وَخُلِقَ   عَنكُمْ   يُخَفِّفَ   أَن  اّللُ   يُرِيدُ    فلزم عن هذا ضعفها ووهنها لقوله تعالى
 طبيعتها .فارتد الضعف إذن إلى مقتضى  (14)ضَعْف   مِّن خَلَقَكُم

نسَانِ   خَلْقَ   وَبَدَأَ     لقوله تعالى  البخل )مقتضى جبلة الطين( -2 وقد لزم من بخلها الحرص والأنانية     (15)  طِين    مِن  الإِْ
 والشهوة وحب التملك مع أنها لا تملك من أمرها شيئًا .

َسْجُدَ  أَكُن  لمْ  الشهوة )مقتضى الحمإ المسنون ( لقوله تعالى   -3 مَّسْنُون   حَمَإ   مِّنْ  صَلْصَال   مِن خَلَقْتَهُ  لِبَشَر   لأِّ
(16). 

جَهُولا   ظَلُوما   كَانَ  إِنَّهُ   الجهل لقوله تعالى   -4
(17) . 

هذه الجبلات : )الطيش والشره( فطيشها من جهلها ،  وكان من نتيجة هذا كله أن ورثت النفس صفتين أساسيتين هما جمع  
وشرهها من العجلة فتولد من ذلك حرصها وطمعها وكان ذلك سبب خروج آدم من الجنة لذلك كان حب الدنيا رأس كل  

 ( 18)خطيئة .



38

2850 

 

: )إن    (19)ولومن طبيعة النفس أيضًا في تصور ابن عربي الوقوع في الأهواء وهذه آفة من الآفات القاطعة عن الوصول فيق
النفس فرس جموح ملجم مهيأ للركوب فإن ركبتها وألقيت عنانها بيد العقل نجوت ، وإن ألقيت عنانها بيد الهوى هلكت فاختر  

: )إن أصل    (20)لنفسك جعل عنانها مع العقل لتهتدي( كما يضيف ابن عربي طبيعة أخرى للنفس هي حب الرئاسة فيقول
، إذ تتولد عنه آفات عظيمة وهي محبة التعظيم والثناء والمدح والاستعلاء على الخلق  أمراضك من حب الرياسة والجاه  

 .واستعبادهم (
فموطن الداء إذن كامن في النفس ، فتلك أوصافها وخصالها المذمومة وشهوتها المحمومة ، وخطر هذا كله لا يقف عند     

صفو المريد بقالبه وقلبه ، ولا يتأتى هذا كله إلا بمخالفة النفس  حد النفس بل يمتد إلى القلب ، لذلك يلزمه طهارة الباطن لي
 لينعتق القلب من رقها وعبوديتها .

 ثانيا : مراتب النفس
الإنسانية عند الصوفية سبع مراتب : هي النفس الأمارة ، والنفس اللوامة ، والنفس الملهمة والنفس المطمئنة ، والنفس وللنفس  

وهي   (21)تعلقها بالبدن ــ تندرج تحت ثلاث مراتبالراضية ، والنفس المرضية وأخيرًا النفس الكاملة ، وهذه المراتب ــ من حيث  
: 

تميل إلى البدن .. تأمر باللذات والشهوات .. وهي منبع الأخلاق الذميمة والأفعال    وهي التي  النفس الأمَّارة : -1
وءِ  لَأمَّارَة   النَّفْسَ  إِنَّ  نَفْسِي أُبَرِّئُ   وَمَا السيئة ، وتجذب القلب إلى أسفل قال تعالى    بِالسُّ

(22)  
فبدأت بإصلاح حالها وكلما صدر منها سيئة بحكم طبيعتها  وهي التي تنورت بنور القلب إلى حدِ ما  النفس اللَّوامة :  -2

بين البدن والقلب ، وهي التي قال عنها سبحانه  لهي فأخذت تلوم نفسها وهي مترددة  الظلمانية تداركها نور التنبيه الإ
اللَّوَّامَةِ  بِالنَّفْسِ  أُقْسِمُ  وَلَا  وتعالى 

(23)                              . 
وهي التي تم تنورها تمامًا بنور القلب فانخلعت عنها صفاتها الذميمة ، وتخلقت بالأخلاق  :    النفس المطمئنة  -3  

 أَيَّتُهَا   يَا  الحميدة وهي متجهة إلى جهة القلب متحررة عن البدن بالكلية ، وهي النفس الراضية المرضية قال تعالى  
مَّرْضِيَّة    رَاضِيَة   رَبِّكِ  إِلَى  ارْجِعِي الْمُطْمَئِنَّةُ  النَّفْسُ 

(24)    . 
الأخلاق    نبع  هي  فالروح   ، المذمومة  الأوصاف  محل  هي  النفس  كانت  فإذا  والروح  النفس  بين  الصوفية  ويفرق 

، ليتوصلوا من هذه المفارقات إلى ضرورة مجاهدة  (26)د واللب، كما يفرقون بينها وبين الصدر والقلب والفؤا(25)الحميدة
 النفس والترقي بها إلى أعلى مراتب الكمال .

 ثالثا : أهمية المجاهدة 
، فهي إذن  (27)محي الدين بن عربي أن المجاهدة هي حمل النفس على المشاق البدنية ومخالفة الهوى على كل حال  يرى 

بجد واجتهاد بإلزام النفس الطاعة ، وهو أمر شاق للغاية ، إذ أن النفس لما غلبت عليها الصفات البشرية المذمومة  العمل  
ى الشهوات ، وهو دائمًا يحاول أن يعرج بها إلى سماء الحقوق والواجبات  من ميل ظاهر إلى المعصية فهي تميل بالسالك إل

 مما هو مطلوب شرعًا والترقي إلى الأخلاق الكريمة . 
  (28): " المجاهد من جاهد نفسه فمن مات على هواه فقد حيا عن الضلالة وبمعرفته عن الجهالة "  ولقد قال الرسول      

 .(29)يخاف في الله لومة لائم "ألا إلى : " أن الجهاد هو استفراغ الطاقة فيه و  ، كما ذهب ابن عباس رضي الله عنه
ومن أقوال المحاسبي في هذا الصدد : " من اجتهد في باطنه ورثّه الله حسن معاملة ظاهره ، ومن حسن معاملته في      

 . (30)باطنه ورثه الله الهداية إليه " جهدظاهره مع 
ه ..إذ  فالسالك العاكف على أبواب الحق تعالى يظل يطرق باب المجاهدات حتى يوفقه الله تعالى لسبل الدخول لحضرت   

المداومة عليها عند سالك الطريق الروحي من خلال الآية الكريمة     فِينَا   جَاهَدُوا  وَالَّذِينَ   تتأكد ضرورة المجاهدة وأهمية 
    (31) الْمُحْسِنِينَ  لَمَعَ  اللََّ  وَإِنَّ  سُبُلَنَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ 



38

2851 

 

، فالنعمة العظمى عند الصوفية هي    (32)قيل للجنيد : متى يصير داء النفس دواءها ؟ فقال : إذا خالفت النفس هواها   
 الخروج من النفس ، لأن النفس أعظم حجاب بينك وبين الله عز وجل . 

ووقف نفسي مع الصائمين    روي عن البسطامي في هذا الشأن أنه قال : " وقفت نفسي مع المصلين فلم أرى لي معهم قدمًا ، 
 .  (33)فلم أرى لي معهم قدمًا ، فقلت : يارب كيف الوصول إليك ؟ فقال : أترك نفسك وتعالى

 شروط المجاهدة النفسية  رابعا :
ولكي تتحقق الفائدة المرجوة من المجاهدة وجب تزكية النفس وتطهيرها مما ورثته من صفات وما لزم عنها من آفات ، ولا  

   عدة سُبُل لتصفيتها وحملها إلى مراتب الأمان وهي :يكون ذلك إلا بإتباع 
                :                                                            قطع مألوف العادة -1

 لها فيؤدي ذلك إلى فتور همته فتتوارد  إلى بعض العادات التي تتملكها حتى يمسى صاحبها أسيرًا ذليلًا   ترتاح النفس عادةً 
 عليه الآفات . 

ومن هنا وجب عليه طهارتها ليكون القلب طاهرًا ، لأن صفاء النفس مرهون بذلك من حيث هي محل الشهوة ، فلزم     
 . (34)أديبهامجاهدتها وت

، وما ركب فيها من جبلات ، وتبديل صفات العبودية بصفات الربوبية ،    (35)ولا يكون ذلك إلا بفطمها مما اعتادت عليه
 وأخلاق الشياطين بأخلاق المقربين . 

 قَالَ   إِذْ {  69}إِبْرَاهِيمَ   نَبَأَ   عَلَيْهِمْ   وَاتْلُ   وحينذاك يتحرر المريد السالك من عبادة العادة إلى عادة العبادة مصداقًا لقوله تعالى  
تَعْبُدُونَ  مَا وَقَوْمِهِ  لِأَبِيهِ 

(36)   
 :                                                                       تحمل المشقة والمخالفة  -2

 وَاصْبِرْ       النفس على إتباع الهوى وحب الشهوات ..ولهذا حذّرت الآيات القرآنية من متابعة هوى النفس قال تعالى  جُبلت  
نْيَا  الْحَيَاةِ   زِينَةَ   تُرِيدُ   عَنْهُمْ   عَيْنَاكَ   تَعْدُ   وَلاَ   وَجْهَهُ   يُرِيدُونَ   وَالْعَشِيِّ   بِالْغَدَاةِ   رَبَّهُم  يَدْعُونَ   الَّذِينَ   مَعَ   نَفْسَكَ   أَغْفَلْنَا   مَنْ   تُطِعْ   وَلَا   الدُّ

  (38 )  اللَِّ  سَبِيلِ  عَن فَيُضِلَّكَ  الْهَوَى  تَتَّبِعِ  وَلَا   وقوله تعالى    (37) فُرُطا   أَمْرُهُ   وَكَانَ  هَوَاهُ  وَاتَّبَعَ  ذِكْرِنَا عَن قَلْبَهُ 

ولا تتحقق المجاهدة إلا بالعبادة واستعداد المريد السالك لتحمل الشدائد التي تقتضيها المجاهدة ، يقول ابن عربي : " إن      
، فإذا تحملها الصوفي السالك بصبر  (39)، والمِحن ، والبلايا وركوب الأخطار والأهوال العِظام "السفر مبني على المشقة  

    ت الأرفع في الحياة الصوفية .  وتسليم يمكن أن يصل إلى المقاما
 :                                                                             (40) استقامة الهمة -3

ى ، فمن حاسب  ـــتتطلب المحاسبة والمراقبة حتى تبتعد النفس عن حظوظها وتتخلص من كل غاية غير الله تعال  وهي    
 (42): " حاسبوا أنفسكم قبل أن تُحاسَبوا " قوله ــا لــ، مصداقً  (41)نفسه على اللحظات والخطرات ، خفت في القيامة حسراته

عبد بأن الله سبحانه وتعالى مطّلع عليه مراقب له في كل حركاته ، فحقيقة المراقبة ، وبعد المحاسبة تأتي المراقبة وهي علم ال
 . (43)هي : " أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك "

  الَّذِينَ   أَيُّهَا  يَا    فالمحاسبة إذن تقويم داخلي من المريد لنفسه ومجاهدة دائمة لتُخلص كل أعمالها لله مصداقًا لقوله تعالى
مَتْ  مَّا نَفْس   وَلْتَنظُرْ  اللََّ  اتَّقُوا آمَنُوا    (44) تَعْمَلُونَ  بِمَا خَبِير   اللََّ  إِنَّ  اللََّ  وَاتَّقُوا لِغَد   قَدَّ

 :قوة الروحانية  -4
قدر الطاقة الإنسانية ــ   علىوالمقصود بها استعداد الروح للفضيلة ، إذ لو تحقق للمُريد السالك التخلّق بصفات الربوبية ــ  

الْمُطْمَئِنَّةُ  النَّفْسُ  أَيَّتُهَا يَا عالى  ـيدخل ففي عِداد النفوس المطمئنة المرضية لقوله ت
(45)  

 
 



38

2852 

 

 خامسا : مراتب المجاهدة 
إن القوى الإنسانية على ثلاث درجات أعلاها الروح وهي متجهة إلى العالم اللاحسي ، وأدناها النفس وهي متجهة إلى العالم  
الحسي وبينما القلب وهو صالح للاتجاهين الأعلى والأدنى ، وقبل أن يتم نوره يكون اتجاهه موزعاً بين القوتين العليا والدنيا  

حالة تنجذب النفس إلى القلب ، وعلامة اتجاه النفس إلى القلب هي إحساسها بالسكينة والطمأنينة ، وقد عبّر في هذه الو 
السهروردي البغدادي عن هذا المعنى قائلّا : " إذا امتلأ القلب سكينة خلع على النفس خلع الطمأنينة لأن السكينة مزيد 

الروح تتوجه جبلاته إلى محل القلب ، وفي ذلك طمأنينتها وإذا انزعجت من مقار الإيمان ... وعند توجه القلب إلى محل  
جبلاتها ودواعي طبيعتها متطلعة إلى مقار الطمأنينة فهي لوامة ، لأنها إلى محلها التي كانت فيه أمارة بالسوء ، وإذا أقامت  

فالنفس والروح يتطاردان ، فتارة يملك القلب دواعي    في محلها لا يغشاها نور العلم والمعرفة فهي على ظلمتها أمارة بالسوء،
 .(46) الروح وتارة يملكه دواعي النفس "
     مراتب وهي : والمجاهدة أو التطهير على ثلاث

      تجلية الروح -3  تصفية القلب  -2  تزكية النفس -1
 أولّا : تزكية النفس  

  (47)البغدادي أنه لابد لتزكية النفس من مقام اليقظة وهي انتباه النفس من غفلتها ، أو ما أسماه ) الزاجر  يرى السهروردي    
،    (48)في الباطن بقوله : " الزاجر في الباطن "  وهو حال يهبه الله تعالى للسالك ، إذ بعد الإنزجار يجد العبد حال الانتباه

، وحقيقة   (49)فأهمية حال الانتباه هو تنبيه النفس من غفلتها لطلب الخلاص من وحشة الأبدان وظلمة السكون إلى الأغيار
وذلك بسلوك آداب السير واحتمال الطير وهنا يأتي السالك بأعمال  عن الخلق والتوجه إلى الحق    هذه المنزلة التولي والبُعد

إيجابية هي فعل الفضائل بإذابة النفس في طاعة الله ، فإذا اعتدلت صفة الهوى يظهر في النفس الحِياد والجود والسخاء ،  
أما إذا تعادلت هاتان الصفتان فيظهر في النفس التزكية ،  وإن اعتدلت صفة الغضب يظهر فيها التواضع والحلم والقناعة ، 

 فالتزكية تحصل باعتدال هاتين الصفتين .
 مصداقاً لقوله تعالى (50)ويرى الصوفية أن التزكية للنفس تؤدي إلى تجلية مرآة القلب وتصل بالسالك إلى مرتبة الكمال   

  
زَكَّاهَا مَن أَفْلَحَ  قَدْ 

(51 ) 

 ثانياّ : تصفية القلب   
بعد أن تتم مرحلة التخلية أو تزكية النفس ينتقل المريد السالك إلى مرحلة التجلية وهي تصفية القلب .. فلا سبيل لكي         

يعود إلى قلب السالك جوهرة شفافة تتلقى المعرفة من الله وبالله إلا بتصفية القلب والتطهر ، يقول السهروردي  : " للنفس 
منهلًا ، وكلما  ل وللقلب مناهل استعداداً لتجلية الروح ، وكلما أنزلت النفس من المجاهدة منزلًا ورد القلب من المشاهدة  مناز 

 ، بقعة  النفس  ، وك  أخلت  نحلة وخلعة  القلب  بتقريب لما  ــكسى  القلب  بتهذيب شرف  النفس  الحكيم  (  52)"  زُينت  ويــذهب   ،
ــ ن الرياضة  ــ في كتابه  الرياضة  الترمــذي  السالكون طريق  المريدون  ــ أي  الرائضون  المذهب في قوله  " وكلما منع  فس 

والمجاهدة ــ أنفسهم شهوة أتاهم الله عز وجل على منعها نوراً في القلب ، فقوى القلب ، وضعفت النفس ، وحيا القلب بالله 
، وخلت النفس من الشهوات فأشرق الصدق بتلك  عز وجل ثناؤه ، وماتت النفس عن الشهوات حتى امتلأ القلب من الأنوار 

 . (53)الأنوار"
حاكياً عن رب العزة " من تقرب إلي شبراً تقربتُ إليه ذراعاً ومن   ويستند الصوفية في هذا المعنى إلى حديث الرسول     

 .(54)"أتاني يمشي أتيته هرولة تقرب إلي ذراعاً تقربتُ إليه باعاً ومن 
وليس المقصود بالقلب ذلك العضو المعروف والمودع في الجانب الأيسر من صدر الإنسان ، وإنما هو اللطيفة الربانية       

 . (55)" أن كل قلب صالح بالفطرة لمعرفة الحقائق لأنه أمر رباني شريف"   الروحانية التي تُشكل حقيقة الإنسان كما يرى الغزالي



38

2853 

 

صدأ هو شهوات البدن ، أما إذا انجلت مرآة القلب لاحت فيها حقائق الدارين )الدنيا والآخرة( ت  والذي يجعل مرآة القلب    
فتظهر الدنيا بقبحها وحقيقتها وماهيتها ، وتظهر الآخرة بنفائسها وغايتها يقول السهروردي : " إذا انجلت مرآة القلب تنكشف  

 . (56)الباقي الآخرة ويزهد في الفاني الدنيا فتظهر فائدة التزكية " للبصيرة حقيقة الدارين ، وحاصل المنزلتين ، فيُحب العبد
ال السهروردي : "  قولكي تحصل المعرفة بالقلب لا بد من ثلاثة قواعد أساسية هي : ) العلم والإخلاص والذكر( أو كما  

 ففي هؤلاء الثلاثة تطهرها وجلائها . (75)العلم مع العمل ، والعمل مع الإخلاص ، والذكر مع الاعتقاد "
قيل فما    : )إن القلوب تصدأ كما يصدأ الحديد(  صلى الله عليه وسلمفي هذا المصدر الإسلامي السني في قول الرسول  ويستند الصوفية    

جلاؤها يا رسول الله ؟ قال : )ذكر الله وتلاوة القرآن كما لابد للقلب من البعد عن ثلاثة : الجهل والمعصية وترك الذكر  
ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح بصلاحها سائر الجسد  : )   صلى الله عليه وسلم لأنها أشياء تميت القلب مصداقاً لقول الرسول(58)(

 .  (59)(، وإذا فسدت فسد بفسادها سائر الجسد ألا وهي القلب
القلوب .. إنه القلب المطمئن  على ثلاثة أنواع : قلب متعلق بالدنيا وقلب متعلق بالآخرة وقلب متعلق بالله وهو أفضل  والقلوب  

بالإيمان إلى ما في الغيب دون شك استناداً للحديث القدسي )ما وسعني أرضي ولا سمائي ووسعني قلب عبدي المؤمن 
)(60). 

 ثالثاّ : تجلية الروح 
إشراق أنوار الحق على    ( 61)تمثل التجلية المرتبة الأخيرة من مراتب المجاهدة بعد التخلية والتحلية ، ويعني بها الصوفية     

قلوب المقبلين عليه ، أي ما ينكشف من أنوار الغيوب فكل قلب ــ كما يرى ابن عربي ــ صالح الفطرة لمعرفة الحقائق لأنه 
 . (62)أمر رباني شريف وهو محل الأمانة التي حمّلها الله له وهي )المعرفة والتوحيد(

تنزيه ونفي التشبيه ــ فليعمد إليه ويميط عنه كل أذى من كبر وعجب وغيرهما فمن أراد أن يكون قلبه بيت الحق ــ على ال   
من الأوصاف المذمومة ، فإذا أماط هذه الأوصاف غسله بماء الإخلاص والمراقبة وفرشه بالذل والافتقار وأسرج فيه سرج  

 .  (63)الأخلاق الإلهية السماوية حتى غمسه النور وأشرقت زواياه
ضنا محاولة إصلاح النفس وشروط وطرق المجاهدة ينبغي التنبيه إلى مداومة المريد السالك على المجاهدات  وبعد أن استعر    

وقد نبه عبد القادر الجيلاني إلى هذه النقطة فصاح في أهل الطريق قائلًا : ) لا ترفعوا عصا المجاهدة عن نفوسكم .. فبدوام  
هدة ساعة بل يحتاج دوام ساعة بعد ساعة  لها وجهلها ، وهذا ما يجئ بمجاالمجاهدات تنفتح عيناها وينطق لسانها ويزول خب

   (64)(ويوم بعد يوم وسنة بعد سنة
هذا هو حال الصوفية الذين راضوا نفوسهم بالمكابدات والمجاهدات حتى أجابت نفوسهم إلى مكارم الأخلاق ومحاسن      

 الآداب .
  خاتمة

للحياة الصوفية جانبَين مختلفَين مُتمايزَين ولكنهما متكاملان؛ الأول جانب المجاهدة أو  أشرنا فيما مضى إلى أن          
تطهير النفس، والثاني جانب الكشف والإشراق، وقد يختص جانب المجاهدة باسم الزهد، وينفرد جانب الإشراق باسم التصوف 

ان لحياة واحدة؛ الشق الأول بمثابة المقدمات، والثاني بمعناه الأخص. غير أنه لا مُبرر لهذه التفرقة في الأسماء، فهما شق
مات. الأول الشجرة التي يتعهَّدها السالك إلى الله ويُغذيها بكل ما أوتي من غذاء روحي،   بمثابة النتائج المترتبة على المقدِّ

 .  والثاني بمثابة الثمرة التي يَجنيها السالك من هذه الشجرة
النفس في نظر الصوفية إذن هي عدو الإنسان الأكبر الذي تجبُ مجاهدتَه ومحاربته والقضاء على كل مظاهره. هي        

الشيطان الذي يقود الإنسان إلى الكفر والمعصية. هي مصدر الشر والجهل؛ لأنها لا ترى الأشياء إلا خلال حاجاتها المادية،  
عد أن تصبغها بصبغتها، ولذا كانت مجاهدتها أمرًا يوجبه الشرع والعقل. يقول ولا تدع العقل يدرك حقيقة من الحقائق إلا ب

.  (63)(رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر  )    ويقول رسول الله  (62)سُبُلَنَا  لَنَهْدِيَنَّهُمْ   فِينَا  جَاهَدُوا  وَالَّذِينَ     الله تعالى



38

2854 

 

كل العصور في الحديث عن النفس وآفاتها ورعوناتها، كما أفاضُوا في الكلام  ولذا  أفاضَ الصوفية في  وهو جهاد النفس،  
الأفعال   وعن  تُمحى،  وكيف  الخسيسة  النفسية  الصفات  وعن  تبدأ،  وكيف  المعاصي  عن  وتكلَّموا  مقاومتها،  أساليب  عن 

 .متشائمة إلى النفسالأخلاقية الذميمة وكيف تُتقى، ووضعُوا نظامًا أخلاقيًّا ضخمًا على أساس هذه النظرة ال
الذين زهدوا    أولئكبالرغم من انتشار الفوضى والتناقضات في القرن الثالث، وتوجّه الكثير نحو السيطرة والسيادة، بقي  و  

نفسهم الأمّارة  أعن هذه الماديات الدنيويّة، وتعمّقوا في أنفسهم فحاولوا تهذيبها وتطهيرها من آفاتها. عرفوا هفواتهم ، فروّضوا  
مقام   إلىبالتدرّج من مقام    يبدؤون ولومها على أخطائها، وبعدها  مراجعة ذاتهم    إلىبالسوء وجنّبوها الملذات والشهوات، لينتقلوا  

حال أحسن، متسلّحين بالرضا والتوكّل على الله واليقين أنّ قربهم من خالقهم هو سبيل وصولهم الى    إلىعلى، ومن حال  أ 
الحقيقة المطلقة. فعندما يصلوا الى مقام النفس المطمئنّة، لا يبقى داخلهم شعور خوف أو توتّر من مصير مجهول، وهذا ما 

الى ذلك، توضّحت أهميّة الشيخ والمرشد في هذا السياق، وكم يؤثّر   إضافةه فرحة  يفسّر فقدانهم للخوف من الموت وانتظار 
في تطهير واستقامة تلك النفوس الضعيفة، فعرفوا بأطباء نفوس لدقة تحاليلهم وعمق توجيهاتهم. وهكذا يكون الصوفيّة قد  

السؤال، وفي ظلّ عصر الحداثة وقرن    نجحوا في السير نحو هدفهم وعملوا جاهدين على تحقيق غاية وجودهم، ولكن يبقى
  عن الماديات والسعي وراء معرفة سبب وجودهم في هذه الحياة؟ التطورات والابتكارات، هل ستستطيع المجتمعات الزهد

 المراجع 
 ( . 11سورة الرعد ، الآية )  -1
 ( . 53سورة يوسف ، الآية ) -2
 ( . 79سورة النساء ، الآية ) -3
 ( . 96سورة طه ، الآية )-4
 ( . 54سورة البقرة ، الآية )-5
 436الطوسي ، اللمع ، ص  -6
   رواه البيهقي في الزهد -7
 389، ص  1رواه الترمذي وابن حنبل )المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوي( ، ج -8
 .  20في النكاح ، ص / والدارمي  19/ وابن ماجة في النكاح ، ص  24أخرجه النسائي في الجمعة ، ص  -9

   38الحكيم الترمذي ، أدب المريدين تحقيق : د/ عبد الفتاح بركة ، مطبعة السعادة ، د.ت / ص  -10
 85، ص   1جأبوطالب المكي ، قوت القلوب ،  -11
 ( .12سورة المؤمنون ، الآية )-12
 ( . 28سورة النساء ، الآية )-13
 ( . 54سورة الروم ، الآية ) -14
 ( . 3السجدة ، الآية )سورة -15
 ( .33سورة الحجر ، الآية )-16
 ( .72سورة الأحزاب ، الآية )-17
 .  86أبو طالب المكي ، قوت القلوب ، مرجع سابق ، ص  -18
بدر الحبشي ،كتاب الأنباء على طريق الله ، جمعه من كلام ابن عربي مخطوطة بدار الكتب المصرية ،تحت رقم   -19

 .  18ت ، ص ، تصوف مكتبة طلع  832
 .  66، ص 1ابن عربي ، الفتوحات المكية ، ج -20
 .  152التفتازاني ، ابن عطا الله السكندري وتصوفه ، ص   -21



38

2855 

 

 ( .53سورة يوسف ، الآية )-22
 ( . 2سورة القيامة ، الآية )-23
 ( . 30-27سورة الفجر ، الآية )-24
 48القشيري ، الرسالة القشيرية ، ص  -25
 الحكيم الترمذي ، بيان الفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب ، تحقيق د/ نقولا هير   -26
 .  17ابن عربي اصطلاحات الصوفية ، ص   -27
 .   389، ص   1مادة جهد ، ج رواه الترمذي وابن حنبل ، )المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوي( -28
 .  8، ص  3ابن القيم الجوزية ، زاد المعاد ، ج -29
 .  273المحاسبي ، الرعاية لحقوق الله ، دار الكتاب الحديث القاهرة ، ص  -30
 ( .69سورة العنكبوت ، الآية )-31
 .  64، ص  3الغزالي ، إحياء علوم الدين ، ج -32
 .  77م ، ص  1983عباس المسيري ، اليوجا والتصوف والرهبنة ، القاهرة  -33
 .  86أبو طالب المكي ، قوت القلوب ، مرجع سابق ، ص  -34
 .   63م ، ص   1984الحكيم الترمذي ، أسرار ومجاهدة النفس ، دراسة وتحقيق إبراهيم محمد الجمل ، القاهرة  -35
 ( .70سورة الفرقان ، الآية )-36
 ( .28سورة الكهف ، الآية )-37
 ( . 26سورة ص ، الآية )-38
 .   63هـ    ص  1367،  1الأنوار ضمن مجموعة الرسائل الإلهية القسم الأول ، ج ابن عربي ، رسالة -39
 .  13ابن عربي ، المرجع السابق ، ص  -40
 .   221، ص  عبد المنعم حنفي ،المعجم الصوفي ، مادة المحاسبة  -41
اج عن عمر بن  ، عن سفيان بن جعفر بن بركة بن ثابت بن الحج  52، ص    1أخرجه أبو نعيم في الحلية ، ج  -42

 الخطاب . 
،عن أبي هريرة ، ومصطفى بن عمارة ، جواهر    140، ص    1ابن حجر ، فتح الباري بشرح صحيح البخاري ، ج  -43

 .   54-53البخاري وشرح القسطلاني ص 
 ( .18سورة الحشر ، الآية )-44
 ( . 27سورة الفجر ، الآية )-45
 .  410السهروردي ، عوارف المعارف ، ص   -46
الزاجر: هو واعظ الحق في قلب المؤمن ، وهو النور المقذوف فيه ، الداعي إلى الله . )عبد المنعم حنفي ، المعجم   -47

 ( 115الصوفي ، ص  
 .  429عوارف المعارف ، مرجع سابق ، ص  -48
 137المسك المختوم ، ص  -49
 55-54ابن عربي ، تحفة السفرة إلى حضرة البررة ، ص   -50
 ( . 9الآية )سورة الشمس ، -51
 .  138المسك المختوم ، مرجع سابق ، ص  -52



38

2856 

 

 .  198هـ ، ص 1411،دراسات في التصوف والأخلاق ، دار الثقافة الدوحة ،   أحمد عبد الرحيم السايح -53
القدسية ، ص    -54 النجار عن أي ذر محمد المدني ، الإتحافات السنية في الأحاديث  ، رقم    85أخرجه الحاكم وابن 

 أنس عن أبي هريرة . ( ، كما أخرجه البخاري في صحيحه عن2410الحديث )
 .  12، ص  3الغزالي ، إحياء علوم الدين ، ج -55
 .  12السهروردي ، عوارف المعارف ، مرجع سابق ، ص  -56
 .  8جذب القلوب إلى مواصلة المحبوب ، ص  -57
 .  20رواه البخاري في صحيحه ، كتاب الإيمان ، ص  -58
 .  1219، ص   3رواه مسلم في صحيحه ، ج -59
وذكر المصنف أنه ليس من الأحاديث الصحيحة واعتبره الإمام    146رواه الشيباني ، تمييز الطيب من الخبيث ، ص    -60

 الإسرائيليات وإن كان الغزالي قد اعتمد عليه في إحياء علوم الدين . ابن تيمية من 
 .  48عبد المنعم حنفي ، المعجم الصوفي ، ص  -61
 .  18، ص  2ابن عربي ، كتاب التجليات ضمن مجموعة رسائله الإلهية ، ج  -62
 .  160، المواقع ، ص  ابن عربي -63
   . 71م ، ص 1991ية بمصر ، دار الجيل بيروت ،  يوسف زيدان ، الطريق الصوفي وفروع القادر  -64

 
 


